
Uitzien naar de katholieke kerk van Nederhemert 

Dr. W.J. op 't Hof 

 

Hij wordt gerekend tot de meest strikte groep in de Nederlandse Hervormde Kerk. Tegelijk voelt 
dr. W.J. op 't Hof zich verbonden met de kerk van alle eeuwen, inclusief de Middeleeuwen. 
Omdat de devotie van Thomas à Kempis zijn hart roerde. "Als je de leerstellige 
verontreinigingen wegvijlt, houdje goud over." 

Het proefschrift van dr. W.J. op 't Hof, over de invloed van Engelse piëtisten op Nederlandse 
tijdgenoten, trok vijftien jaar geleden breed de aandacht. Niet alleen door de omvang, maar vooral 
door de inhoud. De theologische invloed vanuit Engeland bleek veel groter dan men altijd had 
gemeend. 

Op hun beurt waren de Engelse oudvaders onmiskenbaar beïnvloed door middeleeuwse devoten. 
"Een opvallend voorbeeld is een jezuïtisch geschrift uit de 15e eeuw. Dat is door de Engelse puritein 
Edmund Bunny wat omgewerkt en uitgegeven als handboek voor devotie. Het is een bestseller 
geworden." 

Voortgaand onderzoek leerde Op 't Hof dat hetzelfde op Nederlandse bodem plaatsvond. Tijdens 
het voorbereiden van een referaat voor een wetenschappelijk congres over de invloed van de 
Moderne Devotie, deed hij de opzienbarende ontdekking dat Willem Teellinck in zijn Sleutel der 
devotie tientallen pagina's uit De navolging van Christus van Thomas à Kempis had overgenomen. 
Zelfs uit het omstreden vierde deel, waarin Thomas de eucharistie behandelt. De hervormde 
predikant van Nederhemert zag een van de stellingen bij zijn dissertatie opnieuw bewezen. "Binnen 
het gereformeerde protestantisme waren de piëtisten het meest katholiek." 

Breuken 

Van de middeleeuwse vroomheid lopen weer lijnen naar de geschriften van kerkvaders. "De kernen 
van de Jezus-mystiek van Bemard van Clairvaux vind je al bij Augustinus. Dat was voor mij een 
oogopener. Wij zijn geneigd om in breuken te denken. Zo beoordelen we ook de Reformatie. Die 
breuk is er op het gebied van de dogmatiek, de kerkregering en de liturgie inderdaad geweest, maar 
daarnaast zijn er terreinen aan te wijzen waar de continuïteit overheerst." 

De doorgaande lijn valt het sterkst op bij de devotie. Op dat punt waren de reformatoren volgens Op 
't Hof zwak. "Ik zou niet graag zeggen dat zij geen echte vroomheid hebben gehad, maar de meesten 
voelden zich niet gedrongen om over de innerlijke beleving van de leer en de uiterlijke vormgeving 
daarvan te schrijven. Luther vormt daarop een uitzondering. Die heeft bijvoorbeeld een 
gebedenboekje geschreven. Dat kun je je bij Calvijn niet voorstellen. Het is niet voor niets dat de 
oudvaders als het om bevindelijke zaken gaat, altijd Luther citeren, nooit Calvijn. Die liet zich niet 
gemakkelijk in het hart kijken." Het teruggrijpen van nadere reformatoren naar middeleeuwse 
devoten is voor de hervormde wetenschapper het logisch gevolg van die lacune in de Reformatie. 
"Het gewone gemeentelid vroeg om praktische, devotionele lectuur. Waarop de oudvaders moesten 
antwoorden dat hen op dat gebied vrijwel niets door hun directe geestelijke voorvaderen was 
overgeleverd. Dan zie je dat ze over de Reformatie heen springen, naar middeleeuwse werken." 

 

 



Kloosterregels 

Zowel Engelse als Nederlandse oudvaders waren niet alleen vol lof over middeleeuwse devoten, 
maar namen ook passages uit werk van roomskatholieke tijdgenoten over. 

"Philippus Rovenius, nota bene het hoofd van de contra-reformatie in Nederland, wordt door Voetius 
met instemming geciteerd." Met auteursrechten gingen de 17e-eeuwse piëtisten overigens soepel 
om. Wat hen niet zinde in middeleeuwse of eigentijdse vroomheidslectuur, lieten ze weg of sneden 
ze toe op de gereformeerde rechtvaardigingsleer. 

Tegelijk spraken ze openlijk hun grote waardering uit voor Thomas a Kempis, ondanks de roomse 
elementen in De navolging van Christus. "Ze lazen dergelijke lectuur met een bevindelijke 
welwillendheid", stelt Op 't Hof vast. "Dat zie je tot vandaag toe. Na een lezing voor de Stichting 
Studie Nadere Reformatie vertelde een deelnemer me hoezeer hij was gesticht door De 
navolging. De vroomheid van Thomas, met zijn nadruk op zelfverloochening, strijd tegen de zondige 
lusten, het zoeken van de eenzaamheid om met God gemeenzaam te zijn, blijkt tijden en culturen te 
overstijgen. 

Vooral zijn overtuiging dat we God niet in de eerste plaats moeten zoeken voor onszelf, maar om 
Hemzelf, doet het hart van een bevindelijk man trillen, ongeacht of hij roomskatholiek of protestant 
is." 

Opvallend is ook dat de gereformeerde piëtisten bij de godsdienstige regulering van het dagelijks 
leven nauw aansloten bij de kloosterregels. "Dat is me meer dan ooit duidelijk geworden, toen me 
vorig jaar werd gevraagd om als enige protestant te spreken op een congres over kloosterleven. Bij 
de voorbereiding viel me op dat de puriteinse en naderreformatorische invulling van het dagelijks 
leven niets anders is dan een protestantse transformatie van de kloosterregels." 

Nieuwlichterij 

Het was niet alleen herkenning van de vroomheid die puriteinen en nadere reformatoren deed 
teruggrijpen naar middeleeuwse mystici, maar ook het diepe besef dat ze in een voortgaande traditie 
stonden. "Deze mensen waren ervan overtuigd dat God Zijn kerk nooit heeft verlaten. Die opvatting 
zagen ze bevestigd in de lectuur van middeleeuwers die in hun devotionele uitingen helderder waren 
dan in hun leerstellige inzichten. Voetius was er niet blind voor dat Thomas a Kempis een rooms-
katholiek man was, maar hij was enorm verblijd als hij zag hoe in diens werk keer op keer 
bevindelijke reformatorische elementen dwars door het harnas van de roomse leer heen braken. Dat 
was voor hem het bewijs van het werk van de Heilige Geest in deze man. Als je de leerstellige 
verontreinigingen wegvijlt, houd je goud over. 

Vergeet ook niet hoe belangrijk in de 16e en 17e eeuw een beroep op de geschiedenis was. Niets 
was erger dan van nieuwlichterij te worden beschuldigd. Kwam je met iets wat dwars inging tegen 
alles wat eerder was geweest, dan velde je daarmee het vonnis over wat je naar voren bracht. Je 
moest je kunnen beroepen op mensen uit vroeger tijden. Of op liturgische geschriften. Zo wijzen 
sommige oudvaders welbewust op middeleeuwse stervensformulieren waarin de stervenden 
uitsluitend op de verdiensten van Christus wordt gewezen." 

Relativering 

In zijn studie Verborgen omgang wierp dr. A. de Reuver de vraag op "of een middeleeuwse devoot en 
zijn piëtistische epigoon hetzelfde bedoelden wanneer ze hetzelfde zeiden." Dr. Op 't Hof betwijfelt 
of het verschil in leerstellig kader heeft doorgewerkt in het verstaan van devotionele uitingen. 



"Mensen als Thomas a Kempis waren geen dogmatici. Soms lijkt hij aan de navolging iets 
verdienstelijks toe te kennen, op andere plaatsen zegt hij weer dat het volgen van Christus voluit 
genade is. Juist dat losse gaf bij reformatorische piëtisten de herkenning. Je komt bij Thomas genoeg 
roomse dingen tegen, maar die zijn niet strak ingekaderd in een rooms dogmatisch stelsel. 

Ook protestantse devoten kennen een zekere relativering van de leer. Anders hadden de oudvaders 
nooit zo veel waardering voor Thomas en Bemardus kunnen hebben. Ik vind het jammer dat De 
Reuver in zijn boek niet op dat aspect ingaat. 

Dogmatisch is dat het meest interessante punt van dit onderwerp." Zelf voelt de predikant uit 
Nederhemert zich thuis bij het puriteinse standpunt dat de dogmatiek moet worden beschouwd als 
de leer om voor God te leven. "Voor orthodoxen was de dogmatiek een doel in zichzelf, voor een 
oudvader als Amesius een middel. Ook hier kun je niet met één woord spreken, zeker niet in een tijd 
waarin de dogmatiek sterk wordt ondergewaardeerd. Wel is voor mij duidelijk dat de dogmatiek aan 
haar doel voorbijschiet, wanneer het bij beschouwing blijft. Hetzelfde onderscheid zie je bij de 
bestrijding van de remonstranten. De orthodoxen hebben zich puur tegen hun leer verzet. Voetius, 
de jongste afgevaardigde op de synode van Dordt, deelde die leerstellige bezwaren, maar had 
tegelijk grote waardering voor een aantal bevindelijke arminianen. Hun verwijt dat de calvinistische 
verkiezingsleer tot een los leven leidt, nam hij serieus. Juist de piëtistische vertegenwoordigers van 
Dordt staken de hand eerst in eigen boezem." 

Katholieke kerk 

De ontdekkingen die hij deed maakten dr. Op 't Hof milder in zijn beoordeling van andersdenkende 
christenen. „Ik heb geleerd om veel zaken te relativeren. Dat betekent niet dat ik twijfel aan de 
waarde van de gereformeerde leer. Die ben ik van harte toegedaan, omdat deze leer mijns inziens 
het meest overeenkomt met de bijbelse waarheid. Maar daar voeg ik meteen aan toe: Wie heeft geen 
fouten en geen gebreken, in levensuitingen en in de leerè 

Wij denken dat we zo bijbels zijn, waarom vasten we dan niet4- In de Bijbel is bidden verbonden met 
vasten, maar niemand in de gereformeerde gezindte doet het. We blazen vaak hoog van de toren, 
terwijl we op dit punt door de kerk van alle eeuwen worden veroordeeld. 

Welbewust is het vasten overboord gezet, omdat we ons hebben laten inpakken door de welvaart en 
niet meer willen weten van een leven van concrete zelfverloochening. Als ik met een rooms-
katholiek in gesprek raak, en het valt geestelijk open, dan is het rooms-katholicisme voor mij geen 
hinderpaal. Waarbij ik wel moet zeggen dat ik vrijwel geen bevindelijke rooms-katholieken meer 
ontmoet." 

 

"De naderreformatorische invulling van het dagelijks leven is niets anders dan een protestantse 
transformatie van de kloosterregels" 

 

Dat laat onverlet dat de hervormde predikant van Nederhemert nog voluit achter de opvallendste 
stelling bij zijn dissertatie staat: "Een echte protestant wil liever vandaag dan morgen terug naar de 
Moederkerk". "Het instituut van de paus is het grote struikelblok. Gaat dat ooit ondersteboven, dan is 
voor mij de tijd aangebroken om over te gaan. Ik zou het geweldig vinden als ik nog zou beleven dat 
we hier de katholieke kerk van Nederhemert krijgen." 

 


