Visie op de Reformatie

Gereformeerde en middeleeuwse vroomheid (4)

De nadere reformatoren zouden niet gereformeerd zijn geweest als zij niet een grote waardering voor
de Hervorming en voor de hervormers zouden hebben gehad. Zij zien die diep ingrijpende
gebeurtenis als een wonderlijk en heilvol ingrijpen van God Zelf Hij heeft in de zestiende eeuw het
licht van het evangelie van vrije genade zonder de werken der wet weer doen opgaan. Evenals alle
andere protestanten vergelijken zij de Reformatie met de uittocht uit het diensthuis van Egypte.

Door de hervormers is de leer, die geheel vervalst was, weer in overeenstemming met het bijbels
getuigenis gebracht. De nadere reformatoren hebben niet slechts grote bewondering voor de
dogmatiek van de hervormers, maar ook voor hun leven. De reformatoren hebben de leer die naar de
godzaligheid is, versierd met godvruchtige levensuitingen. Deze appreciatie geldt in gelijke mate voor
de eerste generatie gereformeerden. Zij zijn lichtende voorbeelden voor het nageslacht.

Er is één onderdeel waarop het centrum van de gereformeerde Reformatie, de stad Geneéve, in het
bijzonder als ideaal wordt bestempeld: de stringente uitoefening van de christelijke tucht.

Ook al zal bij de gereformeerde vroomheidsstrevers het accent iets meer op de exemplarische
levenshandel en -wandel en op de tucht hebben gelegen dan bij de overige gereformeerde belijders,
globaal gezien hielden beide groepen er hetzelfde positieve beeld op na.

Nadere-reformatorische relativeringen van de Hervorming

Nader toezien leert evenwel dat de Nederlandse gereformeerde piétisten en vooral de nadere
reformatoren relativeringen hebben aangebracht in hun positieve kijk op de Hervorming en de
hervormers, waardoor hun visie een eigen cachet vertoont. Voor zover bekend is Teellinck de eerste
geweest die deze eigenheid voorzichtig, maar toch onmiskenbaar op diverse plaatsen in zijn oeuvre
heeft vertolkt. Voetius is hierin — zoals in zovele opzichten — zijn medestander, zij het dat hij dat
inzicht sporadischer ten toon spreidt. Daarentegen is Van Lodensteyn de man die zich er niet voor
schaamt om op een dergelijke wijze over de Hervorming en de reformatoren te spreken dat een
argeloze lezer in de waan zou kunnen worden gebracht dat deze nadere reformator in de grond van
de zaak niet gunstig daarover oordeelt. Het moge waar zijn dat hij zich boud geuit heeft, tochis er
ook bij hem geen echte afkeuring te bekennen.

De relativerende opmerkingen over de Reformatie hebben binnen de Nadere Reformatie een
historische, maar geen evaluerende waarde. Weliswaar vindt men het jammer dat het zo is gelopen,
maar men neemt de hervormers niets kwalijk. Het is een betreuren van het verloop van het
historisch proces, zonder dat men de direct betrokkenen dat aanrekent of daarvoor onder kritiek
stelt.

Eerste relativering

De nadere reformatoren huldigen een dynamische opvatting over de kerkgeschiedenis, ledere tijd
kent volgens hen eigen situaties en fronten en vraagt om nieuwe prioriteiten en andere
aandachtspunten. God is met Zijn kerk op weg en Hij laat haar onderweg niet aan haar lot over. Dit
impliceert dat dezelfde Geest Die de reformatoren inspireerde tot het optreden tegen allerlei
misstanden in hun tijd, hun nazaten in nieuwe situaties brengt tot het doen van nieuwe keuzes. Het
nageslacht kan noch mag, maar hoeft ook niet uitsluitend te conserveren. De nadere reformatoren
zijn er vast van overtuigd dat de hervormers, als zij in de nieuwe tijd hadden geleefd, dezelfde
posities als zij zelf ingenomen zouden hebben, dat wil zeggen: een verschuiving van de aandacht van



de rechtvaardigmaking naar de heiligmaking, van de leer naar het leven en van de kerkopbouw naar
de persoonlijke stichting.

Tweede relativering

De hervormers zagen zich voor een onmogelijke opdracht geplaatst. Zij voelden zich van Godswege
gedrongen om alle levensgebieden te laten doordringen met de zuurdesem van het Woord van God.
De totaliteit van de aardse werkelijkheid en van het menselijke leven moest onder het gezag van de
heilige Schrift worden gebracht. Als mensen waren de reformatoren net als iedereen beperkt. Hun
beperking lag ook in de overmacht van de historische situaties. Zij werden grotendeels bepaald door
de fronten waarop zij streden. De dogmatische polemiek met Rome, met de Wederdopers en met
allerlei sectarische groeperingen, de organisatie en de consolidatie van de Gereformeerde Kerken
en van hun academies en de voortdurende strijd enerzijds voor de doorwerking van de Reformatie in
de politiek en anderzijds voor de eigen plaats van de kerk ten opzichte van de burgerlijke overheid
hebben de aandachtvan de gereformeerde hervormers zo opgeslokt, dat zij niet of nauwelijks
toekwamen aan taken die in principe niet minder wezenlijk waren, maar die in de omstandigheden
van die tijd niet zo'n urgent karakter droegen.

Tot de zaken die — noodgedwongen —in de Reformatietijd in de schaduw zijn gebleven, rekenen de
gereformeerde vroomheidsstrevers de spiritualiteit en de preciesheid van het leven. Zelf werden zij
geconfronteerd zowel met een niet aflatende vraag naar devotionele handleidingen als met de
noodzaak om zich teweer te stellen tegen de verwereldlijking van de kerk. In hun reactie hierop
stooten zij op manco's in het reformatorisch erfgoed. Het is dan ook goed te begrijpen dat zij
teruggingen tot de voor-reformatorische tradities.

Door de in de reformatorische arbeid terzijde gelaten zaken nadrukkelijk en uitvoerig aan de orde te
stellen hadden de gereformeerde vroomheidsstrevers het gevoel de Reformatie te vervolmaken.
Wanneer Voetius in dit verband in zijn eersteling Lachrymae Crocodili abstersae de sabbat en de
sabbatsheiliging ter sprake brengt, beschouwt hij het optreden van het gereformeerde Piétisme als
de kroon op de Reformatie. Woordelijk schrijft hij, in mijn vertaling althans: ‘Wanneer de onzen en
hun directe voorgangers daarover nu genuanceerder en meer in bijzonderheden tredend spreken,
werpen zij de Reformatie niet omver, maar zetten zij die meer en meer volle luister bij".

Kritiek op het verloop

In samenhang met de voorafgaande relativeringen uitten de nadere reformatoren wel stevige kritiek
op het verloop van het Reformatieproces. De Hervorming was goed begonnen, maar naarmate zij
ouder werd, werd het geestelijk gehalte daarvan minder en raakten de religieuze en ethische zeden
steeds meer in verval. Historisch gezien vormt deze klacht de keerzijde van de ontwikkeling van de
Gereformeerde Kerk in de Nederlanden van belijdende kerk tot volkskerk. In de leer bleef men veelal
wel gereformeerd, maar het hart bleef onbekeerd en het leven werd al ongebondener. Juist in die
opzichten achtten de piétisten een nadere reformatie dan ook hard nodig.

Teellinck vergelijkt in zijn De niev-maecker de kerk Gods op aarde met het oog op de praktijk van de
gezonde leer met een bouwvallig huis. Als men hierin geen nieuwe deurposten en latten aanbrengt,
zal het instorten. Met andere woorden: de kerk behoeft steeds reparatie in de zin van reformatie.

Gereformeerde waardering voor middeleeuwse devoten

Toen de nadere reformatoren zich geplaatst zagen voor de noodzaak van kerkreparatie ontbrak het
hun aan daarvoor geschikte instrumenten. De gereedschapskist van de reformatorische traditie had
hun nauwelijks iets te bieden. Enerzijds mag men het terugvallen op voor-reformatorische devotie
dan ook zeker opvatten als een noodsprong. Bij gebrek aan beter transformeerde men rooms-
katholieke en zelfs jezuitische lectuur in gereformeerde zin. Dat de desbetreffende middeleeuwers
vanuit deze optiek wel eens beter, dat is in dit verband reformatorischer, werden voorgesteld dat zij



waren geweest, is psychologisch verklaarbaar.

Aan de andere kant was er ook een positief mechanisme in werking. De gereformeerde
vroomheidsbevorderaars waren er over het algemeen best van op de hoogte dat de middeleeuwse
devoten opgesloten zaten in een web van menselijke tradities en bijgelovigheden. Het in vele
opzichten roomse karakter van de levensloop en het oeuvre van de middeleeuwse vromen ontging
hun bepaald niet. En toch spraken zij onverholen hun waardering voor hun middeleeuwse
voorgangers uit. Uiteraard had die waardering uitsluitend betrekking op de middelen, de modellen
en de inhoud van de middeleeuwse devotie voor zover die niet typisch rooms en derhalve onbijbels
en antichristelijk waren. Met andere woorden: de gereformeerde piétisten apprecieerden de
middeleeuwse devotie voor zover die van een katholiek gehalte was.

De rol die de middeleeuwse devotie binnen de gereformeerde vroomheid vervult, is meer dan een
verlegenheidsoplossing. Zij is ook en zelfs in de eerste plaats het gevolg van het levende besef van
katholiciteit bij de gereformeerde piétisten. In navolging van de reformatoren wisten zij zich één met
de kerk van de eerste eeuwen. In hun polemiek met Rome hadden de hervormers deze katholiciteit
als een van de krachtigste argumenten in stelling gebracht. Terwijl hun piétistische nazaten hen
hierin volgden, was die katholiciteit voor hen tevens de reden om tot een relatieve waardering van de
devotionele auteurs uit de donkere Middeleeuwen te komen. Naar hun vaste overtuiging had de
Heere de kerk ook in die tijd niet geheel aan de dwalingen overgegeven. Het katholieke geloof en de
katholieke vroomheid waren ook toen aanwezig. Voor zover zij die in die donkere tijd konden
ontwaren, hebben zij die ten volle gewaardeerd. En niet alleen gewaardeerd, maar ook
getransponeerd in hun eigen calvinistische kaders.

W. J. op 't Hof, Nederhemert



