
Middeleeuwse devotie in de gereformeerde vroomheid 

Gereformeerde en middeleeuwse vroomheid (3) 

 

De man die de Nadere Reformatie tot op het niveau van de universitaire wereld tilde en die voor een 
internationale uitstraling daarom heeft gezorgd, de Utrechtse hoogleraar in de theologie Gisbertus 
Voetius, heeft een keer van Teellinck opgemerkt dat deze met recht voor een tweede Thomas à 
Kempis (doch gereformeerde) mocht worden gehouden. We mogen aannemen dat een man van 
Voetius' positie wist wat hij schreef Betekent dit dat er achter de puriteinse achtergrond van 
Teellinck en dus van de Nadere Reformatie middeleeuwse motieven liggen en dat derhalve in de 
genoemde gereformeerde vroomheidsbeweging katholieke devotie zichtbaar wordt? Of was de wens 
de vader van de gedachte toen Voetius dat aan het papier toevertrouwde en mag hem een pijnlijk 
gebrek aan historisch inzicht worden verweten? 
Deze vraag kan ook anders worden gesteld. In het in de eerste aflevering van deze artikelenserie 
genoemde gereformeerde handboek over spiritualiteit is T. Brienen als schrijver van het opstel over 
de vroomheid in het Nederlandse gereformeerde Piëtisme de enige auteur die er geen moeite mee 
heeft om de middeleeuwse achtergrond en invloed van de gereformeerde vroomheid te erkennen. 
Heeft hij gelijk? 

Curieus geval 
In 1584 verscheen van de hand van de Engelse puritein Edmund Bunny A book of christian 
exercise. Dit handelt over de nood zakelijke bekering waardoor naamchristenen daadchristenen 
worden. Dit typisch piëtistische geschrift werd een enorm succes. In de loop van de tijd verschenen 
niet minder dan 32 edities. Ook inhoudelijk miste Bunny's traktaat zijn uitwerking in Engeland niet. 
Het was het middel waardoor de bekende latere puritein Richard Baxter op vijftienjarige leeftijd 
onuitwisbare indrukken en overtuigingen van zonde ontving. Bovendien was het de aanleiding tot de 
sensationele bekering van de toneelschrijver en losbol Robert Greene. Het werk werd in het Duits, 
het Nederlands en het Welsh overgezet. De tweede vertaling werd driemaal op de pers gelegd. Door 
een onbekende theoloog werd de Duitse vertaling in lutherse zin omgewerkt. Deze bewerking haalde 
zelfs een recordaantal uitgaven: namelijk 43, en werd bovendien in het Zweeds vertaald. 
Bunny's boek, dat in gereformeerde kringen en in een later stadium ook in lutherse kringen zoveel 
opgang heeft gemaakt, blijkt in feite niet anders te zijn dan een puriteinse bewerking van een 
stichtelijk traktaat van de Engelse jezuïet Robert Parsons! Een op het eerste gezicht ongelooflijke 
zaak. Het geval van Bunny's boek gaat nog meer tot de verbeelding spreken wanneer men weet dat 
aan Parsons' geschrift een devotioneel handboek van de Spaanse jezuïet Gaspare Loarte ten 
grondslag ligt en dat beide uitingen van de laat-middeleeuwse rooms-katholieke devotie zijn. 

Joseph Hall en Lewis Bayly 
Bunny was met zijn rooms-katholieke vroomheidsbronnen binnen het Puritanisme geen 
uitzondering, maar veeleer een karakteristiek. Er zouden veel meer puriteinen genoemd kunnen 
worden, maar ik beperk mij nu tot twee. De eerste was een van de Engelse afgevaardigden naar de 
Synode van Dordrecht: Joseph Hall. Deze was weliswaar anglikaans bisschop, maar kende een 
puriteinse spiritualiteit. In zijn The art of divine meditation valt hij diverse keren op de kanselier van 
de Parijse universiteit Jean Gerson terug, terwijl hij maar liefst tientallen bladzijden aan Rosetum van 
de middeleeuwse Nederlander Jean Mombaer ontleent! 
De tweede puritein bij wie devotionele invloed is af te lezen, is Lewis Bayly, wiens The practise of 
piety een populariteit en verspreiding heeft gekregen die alleen door het hoofdwerk van John Bunyan 



is overtroffen. Het is in negen talen vertaald en heeft meer dan tweehonderd uitgaven opgeleverd. 
Nauw toezien leert dat het bij dit boek gaat om een puriteins geschrift met een sterk middeleeuwse 
inslag. 

Paschasius Baers 
In 1600 verscheen de boekstaving van twee voorbereidingspreken op het Avondmaal, door de 
gereformeerde piëtist Paschasius Baers in 1597 in zijn gemeente te Leeuwarden gehouden: Een 
Geestelicke/ Schriftmatige/ Voorbereydinge tot den heyligen/ hoochweerdigen Sacramente des 
Avontmaels. Baer was karmelieter monnik in Gent geweest, die omstreeks 1579 tot de Hervorming 
overging. Men zou verwachten dat hij met deze keuze rooms-katholieke lectuur voorgoed achter zich 
had gelaten. De werkelijkheid blijkt evenwel voor een verrassing te zorgen. In zijn 
voorbereidingspreken komen vier stukken voor waarin hij – soms woordelijk – schatplichtig is aan De 
Imitatione Christi van Thomas à Kempis, zonder dat hij deze bron overigens met name noemt. De 
twee grootste stukken zijn onderdeel van Avondmaalsgebeden. Baers' calvinistische positie 
verhinderde hem kennelijk niet om ter zake van de vroomheid de voor-reformatorische tijd aan te 
boren. 

Willem Teellinck 
In 1624 zag van Teellinck het eerste deel van Sleutel der devotie het licht. In de uiterst interessante 
voorrede geeft de auteur de informatie dat De Imitatione Christi van à Kempis door veel 
gereformeerden wordt gelezen. Op zichzelf keurt hij dit niet af, maar wel is hij beducht voor de 
verkeerde invloed die de rooms-katholieke elementen van dit werk kunnen uitoefenen. Met zijn eigen 
werk wil hij een alternatief voor dat soort voor-reformatorische vroomheidslectuur bieden. Maar wat 
blijkt nu bij nader toezien? Dat Teellinck niet een geheel nieuw stichtelijk traktaat van gereformeerde 
signatuur heeft geschreven, maar dat hij allerlei stukken uit die devotionalia naar gereformeerde 
norm heeft gekuist en ze in een nieuw kader heeft gezet. Zonder het aan te geven ontleent hij 
tientallen pagina's over het Avondmaal aan een rooms-katholieke vertaling van à Kempis' 
hoofdwerk! 
En dit is niet het enige. Zowel in zijn Soliloqvivm uit 1628 als in zijn Het Nieuvve Ierusalem uit 1635 
incorporeert Teellinck een lange passage, waarin de ziel haar hunkering naar de volmaakte 
vereniging met haar Bruidegom verwoordt. In het laatste geschrift kan men tevens vrijwel een heel 
hoofdstuk uit De Imitatione Christi terugvinden. Bovendien volgt Teellinck in zijn Soliloqvivm heel 
duidelijk de gedachtengang van het gelijknamige geschrift van à Kempis. Als klap op de vuurpijl blijkt 
een groot gedeelte van het in 1656 uitgekomen tweede deel van Sleutel der devotie ontleend te zijn 
aan het tweede en derde boek van De Imitatione Christi. De behandelde onderwerpen zijn de 
zelfverloochening en het kruisdragen. Voetius had het dus wel degelijk bij het rechte eind toen hij 
Teellinck als een tweede, doch gereformeerde Thomas à Kempis typeerde! 

Thomas à Kempis bij andere nadere reformatoren en piëtisten 
De rol die à Kempis bij Baers en Teellinck speelt, is niet uitzonderlijk binnen de Nadere Reformatie 
en het Nederlandse gereformeerde Piëtisme. Velen uit deze beweging en stroming verwijzen naar 
hem of citeren hem. Een oppervlakkig uitgevoerd onderzoek heeft aangetoond dat dit in ieder geval 
opgaat voor: Wilhelmus à Brakel, Sixtus Brunsvelt, Casparus de Carpentier, Adrianus Cocquius, 
Theodorus de Lantman, Jodocus van Lodensteyn, Simon Oomius, Guiljelmus Saldenus, Willem 
Sluiter, Godefridus Udemans, Voetius en Hermannus Witsius. Verschillenden van hen slaan De 
Imitatione Christi met zoveel woorden hoog aan. Voetius roemt het zelfs als het na de Bijbel meest 
goddelijke boek! Voorts heeft het genoemde boek sporen in de gereformeerde piëtistische poëzie 
getrokken. Het vormt de brontekst van diverse dichterlijke produkten van de poëet en predikant 
Sluiter. Zijn collega David Montanus vervaardigde zelfs een berijming van de eerste drie boeken van à 



Kempis' geschrift, terwijl het laatste boek werd berijmd door de met Van Lodensteyn bevriende 
Waalse ouderling Abraham Godart. De gereformeerde piëtistische dichter Johan de Brune de Oude 
prijst Thomas à Kempis openlijk aan, terwijl diens hoofdwerk voor de befaamde poëet Jacob Cats in 
zijn ouderdom zeer geliefde lectuur was. 
Naar te verwachten was, beperkt de verschijning van De Imitatione Christi binnen de Nederlandse 
gereformeerde vroomheid zich tot de eerste drie boeken. Het vierde, dat de communie tot 
onderwerp heeft, leende zich op het eerste gezicht niet voor overname. Het is daarom frappant en 
veelzeggend voor de betekenis die aan de traditionele devotie werd toegekend, dat Baers, Teellinck, 
Sluiter en Godart toch stukken daaruit overgenomen hebben, zij het dat zij die dogmatisch sterk 
hebben bijgeschaafd. 

Andere middeleeuwers bij nadere reformatoren en piëtisten 
Na Thomas à Kempis zijn er ook andere middeleeuwers die op grond van hun devotie een bepaald 
gezag in gereformeerde vroomheidskringen genoten. Hier kunnen namen genoemd worden als De 
Clemangis, Climacus, Gerson, Gregorius de Grote, Harpius, Lanspergius, Willem van Parijs, 
Peraldus, Ruusbroeck, Savonarola, Suso en Tauler. De moderne devoot Wessel Gansfort wordt door 
Oomius en vooral door Saldenus geciteerd. 
Wat is de juiste interpretatie van al deze feitelijke gegevens? Hoe dachten de Nederlandse 
gereformeerde vroomheidsbeoefenaars eigenlijk over de Reformatie? In de volgende aflevering zal 
op deze vragen worden ingegaan. 

 

W. J. op 't Hof, Nederhemert 

 


